
Evangelio Según San Mateo: el hogar-lugar donde los discípulos aprenden a dejarse gestar 

el propio corazón y a hacer discípulos sumergiendo en la comunión. 

 

Rafael Aparicio Rubio, Pbro.  

Formador Seminario Mayor San José de Cúcuta  

1. Saludo  

2. Canto inicial: Sugerencia: A edificar la Iglesia.  

3. Invocación Trinitaria.  

4. Propósito: Permitir un espacio de 

reflexión en relación al Evangelio según San 

Mateo; teniendo en cuenta la insistencia del 

plan pastoral diocesano que nos pide 

encontrarnos con Cristo a través de la Sagrada 

Escritura y reflexionar sobre la necesidad de ir 

consolidando a la luz del Evangelio las 

comunidades eclesiales misioneras.   

5. Nombre del encuentro: Evangelio 

Según San Mateo: el hogar-lugar donde los 

discípulos aprenden a dejarse gestar el propio 

corazón y a hacer discípulos sumergiendo en la 

comunión. 

6. Signo: El niño Jesús sobre las Escrituras y detrás colocar como si fueran escritas en tablas 

las obras de misericordia.   

7. Dinámica: Colocar dos carteleras y los participantes pueden ir y escribir en una los 

sentimientos y acciones que permiten la construcción de las comunidades eclesiales misioneras 

(CEM) y en la otra, los sentimientos y acciones que impiden la edificación de las mismas (no 

necesariamente deben pasar todos los participantes).  

8. Análisis de la realidad.  

Escuchar algunos participantes, en referencia a su opinión sobre las siguientes preguntas:  

¿Nuestros procesos de evangelización realizan y crean en medio a las familias y comunidades, 

espacios de perdón y reconciliación? 

¿Cuáles han sido los principales obstáculos que se han tenido que sobrepasar a nivel personal 

o eclesial para darle espacio al Evangelio?  

¿Cuáles estrategias pueden ayudar a que el Evangelio sea anunciado con mayor gozo?  

 

Momento formativo: Se sugiere al moderador leer la temática y preparar el encuentro escogiendo 

los elementos que considere sobresalientes, o escoger un parágrafo para profundizar con los agentes de 

pastoral. La reflexión que sigue pretende ser una provocación a la lectura del Evangelio.  



Evangelio Según San Mateo: el hogar-lugar donde los discípulos aprenden a dejarse gestar 

el propio corazón y a hacer discípulos sumergiendo en la comunión. 

 

Pensar en las comunidades eclesiales misioneras (CEM) al interno del Proceso de 

Evangelización de la Iglesia Particular (PEIP), no es una invención contemporánea, ni un esfuerzo 

meramente humano por dinamizar la tarea de la evangelización. Las CEM responden a la modalidad 

naciente del cristianismo primitivo. La Iglesia nace precisamente en esta comunión de vida con 

Cristo. Al interno de pequeños grupos de personas que se abren a la contemplación del misterio de 

la persona de Jesús de Nazareth; y descubren en Él - en su vida, en sus palabras, en sus acciones -, 

el estilo siempre nuevo a través del cual Dios se hace presente en la historia.  

 

De modo especial, el Evangelio según San Mateo ha sido leído en la tradición de la Iglesia 

como el “Evangelio Eclesial” allí, el Evangelista, busca dibujar los trazos de una comunidad que se 

deja atravesar por la espada del Evangelio (en el mundo del relato del evangelista Mateo, no todo es 

glorioso, las incomprensiones, los compromisos a medias, la cizaña y tantas otras dificultades deben 

ser también evangelizadas) y donde la Palabra del Maestro de Galilea se convierte en bálsamo que 

sana las heridas y devuelve siempre de modo nuevo la exigencia de la misericordia como camino de 

preparación para acoger el Reino de los Cielos.  

 

El camino y el estilo siempre nuevo: es el camino y el estilo de Jesús de Nazareth 

 

Mateo 4, 23 – 25: “Recorría Jesús toda Galilea, enseñando en sus sinagogas, proclamando 

la Buena Nueva del Reino y curando toda enfermedad y toda dolencia en el pueblo. 24 su 

fama llegó a toda Siria; y le trajeron todos los que se encontraban mal con enfermedades y 

sufrimientos diversos, endemoniados, lunáticos y paralíticos, y los curó. 25 y le siguió una 

gran muchedumbre de Galilea, Decápolis, Jerusalén y Judea, y del otro lado del Jordán.  

 

Estas líneas son uno de los llamados sumarios que recogen en síntesis la obra de Jesús, toda 

su vida fue “hacer siempre el bien”, es Jesús de Nazareth el nuevo centro de gravedad al cual son 

llamados todos, y está apertura generosa es la unica capaz de convertirse en hospitalidad operante 

para recibir la vida de los hermanos. Quien desee acercarse al modo como Mateo entiende la 

comunidad y la comunión debe pasar irremediablemente por el Maestro de Galilea. Baste pensar 

que el texto en cuestión muestra a Jesús que recorre, ya esto es elocuente, la acción es activa, es Él 

quien se pone en camino, que está en modo itinerante, que busca en los límites y los márgenes. Y 

recorre toda Galilea, en esto el evangelista será insistente; la buena noticia llega con fuerza a la tierra 

de los extremos, y allí, Jesús hará brillar su luz en la Galilea de las gentes (cf. Mt 4, 12 -17).  

Su presencia es instructiva, Él enseña, proclama y cura, o podríamos decir: su enseñanza es 

una Palabra que conduce a la vida y hace vivir. Antes de curar anuncia la buena noticia del Reino, y 

con ello coloca en los oídos de sus oyentes el preciado don de un Padre que se conmueve por cuidar 

y sostener la vida de los hijos. Una buena noticia que le hace bien al corazón y al cuerpo porque 

aparta (expulsa – exorciza – tira afuera) todo aquello que ha alienado y postrado al ser humano en 

caminos inhóspitos e inmundos. Es la buena noticia que se expande como perfume por las zonas 

más alejadas y desde allí, le traen también a otros. Él los sana y ellos le siguen.  



Esto significará que las CEM son aquellas que vuelven la mirada a Jesús y aprenden a llevar 

una y otra vez a los hombres y mujeres heridos por tantas enfermedades y dolencias al encuentro 

con el Evangelio, y solo allí, sanados y con el corazón libre de toda parálisis podrán también cada 

uno de ellos empezar a seguirlo y aventurarse a usar sus pies para ir detrás del Señor.   

 

Digámoslo, en síntesis: La misma persona de Jesús es el Reino de los Cielos, y allí en el 

evangelio según san Mateo se nos enseña que Dios habita la historia salvándola, recogiéndola de 

todos los escondrijos y túneles sin salida donde los humanos pretendemos buscar la propia 

realización. Decir por tanto que toda Escritura “se abre en Pascua”; significa decir que es el Cristo 

Resucitado, el único capaz de desbloquear la comprensión de la “Escritura”, llevándola a plenitud y 

otorgando una manera nueva de habitar y vivir el propio presente. Es en este presente donde se debe 

descubrir la presencia de Jesús, el cual viene a nuestro encuentro también en los más pequeños y en 

todo lo que desde lo pequeño fecunda de vida todos los pueblos. Solo desde Él se da la apertura de 

la inteligencia, el corazón y las manos para entrar en la nueva dinámica del testimonio eclesial (cf. 

Mt 28, 16 – 20).  

 

La estrategia de la Palabra: la predicación del Reino como revolución cultural 

El autor del Evangelio según san Mateo, es un hábil escriba, un maestro como su Maestro, la 

forma como presenta el rostro de Jesús tiene el arte de interrogar en profundo la comunidad creyente, 

buscando discernir y asegurar la propia identidad. Asumir el estilo de Jesús, entrar en su escuela de 

discipulado y dejar que su “Torah” nos convierta nuestro corazón tantas veces “obstinado y 

endurecido” es una tarea de nunca acabar. 

Mateo a diferencia de los otros evangelistas concentra la enseñanza de Jesús en cinco grandes 

discursos. Dejar resonar la Palabra de Jesús concentrándola como pozos de agua viva permite que 

en las CEM se creen los espacios para dejarse confrontar con la palabra exigente y yugo llevadero 

del Maestro, único capaz de devolver el aliento (cf. Mt 11,28 - 30). Solo de esta confrontación nace 

el aprender a hacer la voluntad del Padre: “Pues todo el que cumpla la voluntad de mi Padre de los 

cielos, ése es mi hermano, mi hermana y mi madre” (Mt 12,50). 

El Maestro de Galilea, itinerante en su predicación, exige una comunidad de discípulos 

siempre en camino, capaces de comunicar a los otros la identidad fundante que los constituye como 

miembros de la nueva familia de Dios. Por ello el primer pilar de este “lugar-hogar” es el llamado 

discurso de la montaña (Mt 5 – 7), que recuerda la bondad del proyecto salvífico de Dios, que desea 

hacer que los corazones de sus hijos vuelvan sinceramente a Él, realiza una topografía sapiencial del 

corazón y nos invita a ir más allá de las propias visiones fragmentarias para buscar realmente lo que 

hace feliz. La segunda palabra-discurso es sobre el tema de la misión (Mt 10) que de algún modo 

se extenderá en diversos relieves por todo el Evangelio, nadie se guarda a Dios para sí mismo, y los 

discípulos deben aprender a habitar en la providencia, desprovistos de muchas pretendidas 

seguridades, pero con una misión fecunda porque dan gratis aquella misericordia que han recibido. 

El tercer pilar es el discurso en parábolas (Mt 13) que se ubica al centro de estas palabras discursivas 

de Jesús y recuerda que el anuncio del Reino busca intimar y provocar en el oyente el deseo de 

buscarlo y habitarlo. No se puede estar simplemente al margen sin dejarse comprometer por esta 

Palabra distinta, es necesario buscar y desear la explicación que solo se logra caminando con el 



Maestro. Allí en las parábolas, se nos enseña a mirar con los ojos de Dios aquella bondad paciente 

que trasforma desde lo pequeño.  

El cuarto pilar es el llamado discurso eclesiástico (Mt 18) allí donde Jesús trae al centro los 

que no cuentan y los convierte en lugar de escucha del Evangelio, la buena noticia debe traer al 

centro lo que las mentalidades humanas excluyen y colocan en los márgenes. Pero para ello se 

necesita no ser lugar de escándalo-tropiezo en la vida del hermano sino ser lugar de hospitalidad en 

la oración, el perdón y la búsqueda del otro.  

El quinto y último pilar de este “lugar-hogar” que es la Palabra performativa de Jesús es el 

llamado discurso escatológico (Mt 24 – 25), no pretende ser un mapa del mundo celeste, sino que 

ofrece una poética simbólica de los criterios que animan y deben animar el camino de los discípulos. 

La opción por el Reino de los cielos no puede ser una huida del mundo ni mucho menos una 

condenación irresponsable de los otros. La opción por el Reino -por Jesús- lleva la fuerza de un 

amor que se hace caridad operante, porque el Monte de la enseñanza no se convierte en lejanía y 

aislamiento de los hermanos sino en el lugar desde el cual estamos llamados a aprender la 

sensibilidad del Evangelio que no nos deja indiferentes ante las necesidades de los hermanos.  

Al final del evangelio, en Mt 28, 20 el Resucitado dice a sus discípulos que es necesario 

enseñarles a “guardar todo lo que yo les he mandado”. Por tanto, en las CEM el Evangelio nos debe 

hacer bien también a nosotros, debe echar raíces en la vida de los bautizados, debe crear una forma 

nueva de amar y servir comprometiendo la propia vida para jalonar la historia al acontecer del Reino, 

deberíamos recordarlo siempre, el Evangelio debe evangelizar el abismo de nuestros propios 

corazones. Allí donde la enseñanza de Jesús se escucha (el centro de los discursos de Jesús es el 

capítulo 13: la enseñanza en parábolas) allí se aprenden los modos creativos para hacer audible y 

palpable el Evangelio a todos, sabiendo que los gestos pequeños de la vida cotidiana cuando están 

abiertos a Dios son gestos que donan y dan esperanza de la presencia del Reino de los Cielos.  

 

La estrategia de la Palabra: ver los signos de la misericordia como bálsamo de vida en el 

corazón de los otros.  

Sería erróneo pensar que el Evangelio de Mateo esta lleno solo de discursos, lo correcto es 

decir que las enseñanzas se hayan condensadas en los 5 pilares, que ya los antiguos veían como la 

“nueva Torah”, como el nuevo Moises que promulga la “ley nueva”, la nueva “patria portable”, pero 

podríamos decir más bien que Jesús es aquel que desvela el corazón de toda ley, que es voluntad 

siempre de vida. Él es el “nuevo Josué” que iniciando su ministerio publico en el rio Jordán (cf. Mt 

3) lleva al “pueblo de Dios” a la tierra prometida, y para ello debe colocar al descubierto todas 

aquellas potencias de mal, de destrucción y de muerte que se han cobijado en el corazón de los 

hombres.  

Es por ello que los discursos están articulados y acompañados con secciones narrativas. Basta 

pensar en Mt 8 – 9 que es conocido por muchos como una sección que relata diez obras de potencia 

(milagros) de Jesús, allí la Palabra de la vida se hace operante, se baja del monte para curar, sanar, 

y habilitar a la vida. Y al interno del evangelio todo el mundo demoniaco es precisamente todo 

aquello que se resiste, se obstina, y se hace incapaz de ver, escuchar y sentir la palabra de Jesús. Y 



por ello, debe ser removido todo cuanto aliena la vida de los humanos. Los discípulos han puesto su 

confianza en una Persona que trasforma la vida y devuelve a la vida a todo aquel que con fe y 

disponibilidad se acerca.  

Otras secciones narrativas se encuentran en los capítulos Mt 11 – 12; Mt 14 – 17; Mt 19 – 23, 

cada una de esas secciones a su modo muestran a un Jesús que sale al encuentro, “que camina la 

tierra sembrada por los campesinos” y les habla desde y con los elementos del propio “territorio”, 

lo que lo hace distinto es su dejarse conmover, su sentir con las entrañas y su hacer algo para cambiar 

la realidad, Él es aquel que se inclina para recoger a los que están deshechos, aquellos que se hayan 

despojados de toda dignidad, y tirados por el suelo, Él es aquel que busca devolverles el soplo de la 

vida.  

La estrategia de la Palabra: no entregar a los demás sino entregarse a si mismo.    

Continuamente al interno del Evangelio de Mateo Jesús aparece en toda su riqueza, pero Él 

poco a poco va donando a sus discípulos la continuación de la propia misión, la autoridad de la 

propia tarea. Los capítulos 26 – 28 narran precisamente la pasión, muerte y resurrección de Nuestro 

Señor. Allí, a la voluntad homicida de los hombres se opone la voluntad amante y bondadosa Jesús, 

la unica resistencia posible al mal es la realización paciente del bien. Sean los relatos de la infancia, 

sean los relatos de la pasión muestran como el estilo propio de Dios fatiga para hacerse espacio en 

los pliegues asesinos y diabólicos de los humanos. Ellos deberán volver a Galilea y convirtiéndose 

una y otra vez están llamados a ser custodios de la luz de la vida que no debe esconderse sino 

proclamarse en todas partes: hemos sido heridos por la misericordia de Dios y hemos recibido la 

vida.  

La comunión: Dios hace alianza con hombres y mujeres de carne y hueso que fatigan por 

perseverar en la alianza.  

Al abrir el evangelio, el lector se encuentra con una primera sorpresa; la palabra “libro”, es el 

nuevo “libro del origen” de Jesucristo, la Palabra creadora del Padre que le hace luz a la historia. Si 

se aventura a pasar el portal de las primeras líneas se encontrará con una hermosa catedral construida 

con los nombres de piedras vivas, desde Abraham pasando por David vemos una línea, de lazos 

invisibles y vulnerables de la carne, que conducen a José el esposo de María, de la cual nació Jesús 

llamado Cristo (cf. Mt 1,16). Al mejor estilo del Genesis, Mateo construye este primer capítulo 

teniendo en cuenta como columna vertebral las generaciones y nos muestra como el acontecer del 

Emmanuel va más allá de la intrínseca necesidad de la historia, es un don que viene desde fuera, 

pero echa sus raíces en las esperanzas más profundas de los corazones humanos. Podríamos decir: 

que la sucesión de nombres a escala rítmica permite al lector realizar un viaje panorámico por los 

personajes que se unen como a través de hilos en esta historia de alianza y fidelidad de Dios a sus 

promesas. Historia de fidelidad de Dios que se ha confrontado con las sombras de oposición del 

corazón humano.  

Él es al mismo tiempo el realizador mesiánico de las promesas hechas por Dios a su pueblo 

escogido. Es, además, el Emmanuel (Dios con Nosotros) que habita la historia salvándola (Jesús). 

Mientras que Marcos por ejemplo era el evangelio del que busca aprender a caminar, hacerse 



discípulo y empezar a conocer a Jesús, Mateo es el evangelio del compromiso, de aquel que va a 

fondo y trasmite, del misionero enamorado que no se comporta como siervo malvado sino como 

amante fiel que va y ama también a aquellos que a sus pies le piden perdón (cf. Mt 18, 23 - 35). 

La comunión: si el corazón se obstina en las propias ideas se hace diabólico, el Ejemplo de 

Mt 16, 21 – 23.  

Al interno del relato del Evangelio de Mateo Jesús no acepta el reconocimiento de su identidad 

por parte de los espíritus impuros, una y otra vez se insiste sobre la paciencia y la perseverancia en 

la verdad. Esto implica que la paciencia es para que el Evangelio vaya en profundo y evangelice las 

mismas raíces de nuestros corazones obstinados, movidos tantas veces por visiones “diabólicas” de 

la realidad, es decir, destructores de la unidad y agentes de la cizaña en los espacios comunitarios 

donde somos puestos. Repitamos los demonios conocen a Jesús, pero Jesús no acepta esta 

declaración demoniaca que en nada les afecta el corazón. El apela a la fe de los humanos, aquella 

que es fatiga cotidiana por ver la mano generosa de Dios en la historia. 

Sin embargo, el caso de Pedro es digno de atención, ya recibió una revelación del Padre, se 

cree ahora en potestad de llevar a Jesús aparte e indicarle el camino. El Jesús que increpa es el Jesús 

que nos salva de nuestras pretensiones: ¡quítate de mí vista satanás … porque tus pensamientos no 

son los de Dios sino los de los hombres! Que cosa bellísima, la fe no es una posesión sino una ciudad 

que debemos buscar conquistar día a día y para ello necesitamos ser siempre discípulos, fijos los 

ojos en Cristo. El texto al final da la impresión que coloque al mismo nivel el apelativo satanás con 

los pensamientos meramente humanos y queda aquí la exigencia: aprender a reconocer a Cristo 

significa aprender a conocer al Dios que en Cristo busca hacer camino con nosotros. 

La construcción de la comunidad: una mirada a Mateo 18, hacerse pequeños, no ser lugar 

de escándalo, tratar al otro como a un hermano, corrección fraterna, oración y perdón.   

Podríamos decir que la parábola sobre la oveja descarriada (Mt 18, 12 -14) se convierte en 

clave de lectura de las palabras de Jesús. Sintetizando sería: Jesús nos pide que nos hagamos cargo 

de la vida del otro y para ello se debe acoger al otro como a un pequeño con el cual se comparte la 

fe como con un hermano. Ahora bien, está fraternidad esperada puede ser herida por el pecado. 

Como la oveja que se descarría buscando sabiéndolo o sin saberlo, rutas intransitables. Buscar la 

oveja significará al interno de la vida comunitaria la valentía de corregir al otro, de indicarle el 

camino de la vida. Estos versos colocan de relieve como la comunidad no puede ahorrarse ningún 

esfuerzo, no puede sentirse tranquila mientras su hermano se pierde. Esta intranquilidad del corazón 

delante al mal del otro es la que hace que se agoten todas las instancias para encontrarlo, y logra su 

éxito cuando se da la escucha por parte del afectado, ¡que bella y grande libertad cristiana, suspender 

el corazón en la esperanza del otro, sabiendo que el mal no tiene la última palabra!  De no ser así, 

es decir, de verificarse la no escucha y el rechazo a las rutas de exhortación a la vida justa, queda la 

comunidad creyente con cualidad de atar y desatar, de realizar en el cielo como en la tierra, el deseo 

de la voluntad de Dios. Hasta aquí podremos decir que la comunidad debe ser acogida como un don, 

y que se debe estar muy atentos de no ser lugar de fractura de la vida comunitaria. Allí, nadie debe 

desatenderse de la vida del otro, es necesario saber recoger aquel que peca y se descarría y habilitarlo 



a la vida de comunión, la unica alegría posible y prometida es aquella que brota del regresar-

convertirse del hermano. Cuanto es dramática esta enseñanza si la confrontamos con nuestras 

realidades eclesiales, donde muchas veces parece dibujarse una sonrisa triunfal delante al perderse 

de los hermanos.  

El discurso continúa y Jesús propone otras dos maneras de solidificar la vivencia en comunión 

de sus discípulos. Uno de ellas es la promesa de la comunión a través de la plegaria común (Mt 18, 

19-20). La cual dice que si dos se ponen de acuerdo para pedir al Padre se les concederá lo que sea, 

porque allí donde dos están reunidos en el nombre de Jesús, está Él en medio de ellos, la comunión 

es el lugar bello donde Jesús viene a nuestro encuentro. Resuenan a los oídos del lector del evangelio 

las palabras de Jesús al final de Mateo: “estaré con ustedes todos los días hasta el fin” y con ello la 

promesa de la escucha por parte del Padre, la cual nos llena de esperanza, para recurar eclesialmente 

está plegaria común que busca que nadie se pierda y que todos vuelvan al corazón amoroso del 

Padre. Rompiendo precisamente los muros de la enemistad y la espiral de la violencia y apostándole 

a un camino menos transitado que es el de la reconciliación y el perdón, llegando a convertir las 

heridas en terreno zanjeado que acogen la esperanza de la vida en aquel que a través del camino de 

la cruz y de la humillación fue el que se hizo pequeño para enseñarnos la unica grandeza digna de 

fe, aquella que no rompe la caña doblada, sino que se inclina para levantar y curar las heridas de la 

vida de los caídos.  

La otra manera de solidificar y cimentar la vida comunitaria, es el perdón, escuela de arduo 

aprendizaje. Los versos de Mateo 18, 21 – 22 nos ponen de frente a un zoom, y nos damos cuenta 

que el perdón como propuesta comunitaria exige una cercanía especial al corazón amante de Jesús. 

¿A dónde nos puede conducir el deseo amante del otro? ¿puede el perdón inventarse rutas para 

esperar al hermano? ¿Qué sucede cuando el otro acostumbrado a recibir el perdón continúa en su 

obstinación y no se abre a la conversión? ¿No son acaso los caminos del perdón terrenos pantanosos 

que calman solo conciencias que se glorían en sus corazones petrificados? ¿Y si el perdón recibido 

no me abre para ser perdón donado para los otros? ¿Y si el perdón sin límites nos llevase hasta la 

cruz? 

Allí Pedro, piedra de la comunidad, roca de sostenimiento para los otros se acerca a Jesús, y 

le pregunta por un límite al perdón, incluso siendo generoso: ¿hasta siete veces? La respuesta de 

Jesús supera cualquier calculo posible: “No te digo hasta siete veces, sino hasta setenta veces siete” 

ante tal generosidad desbordante del amor misericordioso, queda la pregunta de saber si el amor y 

el perdón como realidades fundantes logran ofrecer una barrera segura al desplegarse prepotente de 

la maldad del corazón humano.  

El texto no dice nada de la recepción por parte de Pedro o de los otros discípulos de las palabras 

de Jesús. El Maestro de Galilea de algún modo pone en escena su enseñanza a través de una parábola 

(Mt 18, 23 -35) aquella llamada el “siervo sin entrañas”. La introducción de la parábola nos pone 

en sintonía con la temática tratada, se trata en efecto del: “Reino de los cielos que es semejante a un 

rey que quiso ajustar cuentas con sus siervos”.  

Para Jesús el perdón desbordante e incalculable del rey debe causar una especie de revolución 

del perdón que impregna las esferas de la relación cotidiana con los otros. El texto señala de todos 

los modos posibles que solo gracias a está gratuidad del perdón es posible hacerle frente a la vida 



que de otro modo se vería embargada por la esclavitud y la deuda siempre presente. El rey se deja 

compadecer por aquel siervo que tirado a sus pies le suplica: “ten paciencia conmigo que todo te lo 

pagare”. Y a través del perdón lo habilita a la continuación de la vida. Sin embargo, Jesús señala la 

posibilidad de la frustración del proyecto gratuito de Dios, este siervo que ha recibido el perdón al 

salir de la presencia del rey encuentra un compañero suyo que le debe una cosa miserable comparada 

con la deuda que él tenía, no solo esto, el compañero realiza ante él las mismas acciones corporales 

y dice las mismas palabras pronunciadas por él poco antes ante el rey: “su compañero cayendo a 

sus pies le suplicaba: ten paciencia conmigo que ya te lo pagaré”. Pero él que había sido liberado 

de su deuda y tenía las manos libres para acoger la vida del otro, las utiliza violentamente para 

asfixiar y sofocar la vida de su hermano.  

La presencia al interno de la parábola de otros compañeros pone de relieve la tristeza sofocante 

ante aquel que no se deja tocar por la misericordia divina, la ausencia del rey no significa abandono 

de su acción en la vida de los otros, los compañeros al igual que el rey saben que el siervo malvado 

no ha comprendido nada, que también él debía, ¡era un deber! sentir misericordia y compadecerse 

delante a la vida del otro que me debe. La parábola es desafiante, pues ante la queja que los 

compañeros presentan ante el rey, el soberano le quita el perdón acordado y el siervo malvado debe 

pagarlo todo. Vamos entendiendo como se puede leer el atar y desatar al interno de la comunidad. 

Debemos ser los testigos silenciosos que saben descubrir la misericordia en acción. Pues solo cuando 

se perdona de corazón al propio hermano se descubre que lo que nos mueve a ese perdón es la 

misericordia divina que nos precede.  

La aventura comunitaria queda abierta, la pregunta por quien es el mayor no fue objeto de 

discusión sino de acercamiento a Jesús y de escucha a su palabra exigente, las rutas son todos 

caminos abiertos, trazos de perdón y oración por realizar que abren al estilo de Jesús en nuestros 

más ocultos y polvorientos caminos comunitarios. Allí donde está el perdón y la memoria agradecida 

al Padre que perdona, allí es posible hacer camino con el otro, búsqueda no terminada y alegría 

prometida a la puerta, si nos dejamos herir por la presencia del hermano.  

El capítulo 19, 1, nos presenta un cambio de lugar y una finalización del discurso: “cuando 

acabó Jesús estos discursos, partió de Galilea y fue a la región de Judea” como si el narrador nos 

dijese, ¿quieren vivir al estilo de Jesús? Vayan con Él a Judea y tal vez aprendan lo que significa 

amar y perdonar con las entrañas.  

Una tarea siempre nueva: “vayan y hagan discípulos” 

El evangelio de Mateo es el único que termina con las palabras del mismo Jesús: “yo estaré 

con ustedes día tras día, hasta el fin” es con esa promesa que el creyente cierra el “libro” deseando 

hacer la historia en la comunión de vida con todos aquellos que creen en Él. Como lo recuerda 

Mateo, el centro está en “Hacer discípulos” la misión no es solo ir, no es caminar sin oriente, no es 

vagar perdidos sin esperanza. Para el Evangelista, no existen unos lugares mejores que otros para 

anunciar, vivir y esperar el Reino de los Cielos, porque allí donde van los discípulos en comunión, 

allí está presente el Señor y Maestro de nuestras vidas.  

Momento de socialización  



Se Organizan los asistentes en grupos, se les dará algunas conclusiones tomadas del texto para 

que reflexionen en grupo.   

Momento misionero  

Buscar consolidar la CEM de mi sector.  

Despedida  

Canto mariano.  

Oración y bendición final.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 


